O MERIDIANO*

Flavio R. Kothe**

Resumo: este texto nos apresenta algumas reflexées sobre uma atividade profun-
dainterna provocada pela arte, considerando que apresenta a inten¢do de lidar com os
aspectos fundamentais que envolvem a vida humana. Seguinte a este, este estudo visa
verificar a forma como a expressao artistica, com este conteudo, pode ser percebido na

obra de Buchner.
Palavras-chave: Art de Buchner. Utopia literaria. Metamorfose criativa.
Minhas Senhoras e meus Senhores!

arte, ela é, como se recordam, é uma entidade com jeito de marionete, jAm-
bico de cinco pés, e - essa caracteristica também estd comprovada mitologi-
camente com Pigmalifio e sua criatura - um ser sem filhos.

Nessa configuracéo ela constitui o objeto de uma conversa que ocorre num quar-
to, portanto ndo na portaria, uma conversa que, pressentimos, poderia ser estendida
indefinidamente, se nada se interpusesse.

Algo se interpde.

A arte vem de novo. Ela de novo vem numa outra obra, no Wozzeck, de Georg
Biichner, entre outras pessoas sem nome e - se posso seguir esse caminho, uma pala-
vra de Moritz Heimann voltada para a A morte de Danton - sob uma “luz ainda mais
livida de tempestade”. A mesma arte reaparece d no programa, também numa época
bem diferente, apresentada por um gritalh&o de feira, ndo mais, porém, como naque-
la conversa, podendo ser referida a uma criacdo “ardente”, “efervescente” e “brilhan-

te”, e sim ao lado da criatura e do ““nada” que essa criatura “veste” -, a arte aparece



.Guara’, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 48

dessa vez na figura de um macaco, mas é a mesma, nés logo a reconhecemos “pelas
calgas e pelo casacdo™.

E elavem -aarte-também até nds com uma terceira obra de Biichner, com Leon-
ce e Lena, tempo e iluminacéo nédo poder ser aqui reconhecidos , pois estamos “fugin-
do para o paraiso”, “todos osrelégios e calenddrios’ devem ser em breve “quebrados”
ou ““proibidos” -, mas pouco antes sdo apresentadas ainda ‘““duas pessoas de ambos os
sexos”, ““chegaram dois autdmatos mundialmente famosos”, e um ser humano que
afirma ser ““tal ez o terceiro e mais notavel de todos”, convoca-nos, ‘““com um tom de
ronco”, a admirarmos o que temos diante dos olhos: ““nada sendo arte e mecanismo,
nada sendo tampas de papeldo e engrenagens™.

A arte aparece aqui com um séquito maior do que até agora, mas, isso salta aos
olhos, ela estd entre os seus iguais, é amesma arte: a arte que ja conhecemos. - Valério,
este é apenas outro nome para o garganteador.

A arte, Senhoras e Senhores, com tudo o que a ela pertence e ainda hé de advir,
é também um problema, e, como se v&, um problema capaz de se transformar, persis-
tente e de vida longa, quer dizer, eterno.

Um problema que permite a um mortal, Camille, e a alguém que sé pode ser en-
tendido a partir de sua morte, Danton, alinhavar palavras e mais palavras. Da arte é
facil falar.

Mas, quando se fala de arte, sempre hd também de novo estd alguém presente e
... ndo presta bem atencéo.

Mais exatamente: alguém que escuta e espreita e fica olhando... e dai néo sabe
do que se falava. Mas aquele que escuta quem fala, que o *“vé falar”, que percebe alin-
guagem e a configuracio, e que ao mesmo tempo também - quem ousaria aqui, no
ambito dessa composigdo, duvidar disso? - e, a0 mesmo tempo também a respiracéo,
quer dizer, direcdo e destino?

Essa é,vés ja sabeis disso, elavem citada sim, tantas vezes e ndo por acaso tantas
vezes citada, a vos ela vem a cada novo ano - essa € Lucile.

O que seintromete durante a conversa se impde sem qualquer consideragéo, che-
ga conosco a Praga da Revolugdo, “as carretas chegam e param”.

Os que foram levados nelas estdo ai, sem excec¢do, Danton, Camille, os outros.
Todos eles tém, também ai, palavras, palavras ricas em arte, eles conseguem levé-las
as pessoas, do que se fala - basta citar Biichner aqui - é de ir-para-a-morte em conjun-
to, Fabre quer até poder morrer “duplamente”, cada um estd apogeu. Apenas umas
“poucas” vozes - vozes “anénimas’ - acham que tudo isso *ja se passou uma vez” e
que seria “monétono”.

E aqui, onde tudo termina, nos longos momentos em que Camille - nédo, néo
ele, néo ele préprio, mas alguém transportado junto -, ja que esse Camille morre uma
morte teatral - eu quase diria: jdAmbica -, morte que somente duas cenas depois, a par-
tir de uma palavra que lhe é estranha - que lhe é tdo préxima - podemos perceber como
sendo a sua, quando em torno de Camille pathos e sentenca confirmam o triunfo do



.Guaré, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 49

“boneco” e do “fio de arame”, ai estd mais uma vez de volta Lucile, a cega para a arte,
amesma Lucile para quem alingua tem algo de pessoal e perceptivel, com o seurepen-
tino *“Viva o rei!”.

Depois de todas as palavras proferidas na tribuna (que é o patibulo) - que pala-
vras essas!

E a palavra do contra, é a palavra que rompe “o fio”, a palavra que ndo se curva
mais diante dos ““encostados e cavalos de parada da histéria”, é um ato de liberdade.
Ela é um passo.

Com certeza, ela soa - e isso pode ndo ser, em vistas do que eu agora, do que eu
hoje ouso dizer a respeito - ela soa inicialmente como uma declaragéo a favor do “an-
cien regime”. Mas aqui - permitam a alguém que cresceu também com os escritos de
Peter Kropotkin e Gustav Landauer destacar isso expressamente - aqui ndo é homena-
geada nenhuma monarquia nem algum ontem a ser conservado.

Aqui se presta homenagem a majestade do absurdo, testemunha da presenca e
do presente do humano.

Isso, minhas senhoras e meus senhores, ndo tem um nome fixo para o todo e
sempre, mas creio que isso é ... a poesia.

“Ah, a arte!” Fiquei preso, como podem ver, a essa palavra de Camille.

Pode-se, estou plenamente consciente disso, ler essa palavra de um modo ou de
outro, podem-se colocar diferentes acentos: o agudo do hodierno, o grave do histérico -
também o do histérico-literario -, o circunflexo - um sinal de alongamento - do eterno.

Eu coloco - ndo me resta nenhuma outra escolha - eu coloco o agudo.

A arte - ““ah, a arte”’: ela possui, além de sua capacidade de metamorfose, tam-
bém o dom da ubiqiiidade -: ela pode ser encontrada também no Lenz, também ai-eu
me permito acentuar isso -, assim como na Morte de Danton, como episédio.

“A mesa, Lenz estava novamente de bom humor: falava-se de literatura, ele esta-
va no seu territorio...”

“A sensagdo de que teria vida aquilo que havia sido construido, estaria acima
desses dois e seria o inico critério em matéria de arte...”

Destaquei aqui apenas duas frases, minha m4 consciéncia em relacdo ao acento
grave me proibe de ndo lhes chamar logo a atencéo sobre isso, - essa passagem tem,
sobre todas as outras, relevancia histdrico-literaria: é preciso saber 1é-la junto com a ja
citada conversagio em A morte de Danton, aqui a concepc¢éo estética de Biichner en-
contra a sua expressdo, a partir daqui, abandonando o fragmento Lenz de Biichner, a
Reinhold Lenz, o autor das “Anotacdes sobre o teatro™, e, indo além dele, portanto do
Lenzhistérico, indo mais para tras ainda até o literariamente tédo frutifero “Elargissez
I’Art” de Mercier. Essa passagem abre paisagens: aqui estd antecipado o naturalismo,
aqui estd Gerhart Hauptmann, aqui devem ser procuradas e encontradas também as
raizes sociais e politicas da criacdo literaria de Biichner.

Minhas Senhoras e meus Senhores, que eu ndo deixe de me referir a isso acal-

ma talvez, mesmo que apenas transitoriamente, a minha consciéncia, mas ao mesmo



.Guara’, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 50

tempo lhes revela - e com isso de novo se inquieta a minha consciéncia - revela que eu
ndo me livro de algo que me parece relacionado com a arte.
Eu procuroisso também aqui, no Lenz, - eu me permito fazer-lhes essaindicagéo.
Lenz, portanto Biichner, tem - ““ah, a arte” - palavras muito desabonadoras
quanto ao “idealismo” e seus “bonecos de pau”. Contrapde a eles - e aqui se seguem
as inesqueciveis linhas sobre ““a vida do infimo”, as “comoc¢des”, as *““alusdes”, a “mi-
mica bem refinada, quase imperceptivel” -, ele lhes contrapde o natural e o criatural.

E eleilustra entdo essa concepc¢do da arte mediante uma vivéncia:

“Quando ontem subi a beira do vale, vi sobre uma pedra duas mocas sen-
tadas: uma amarrava o cabelo para cima, a outra a ajudava; e o cabelo dou-
rado pendia, e um rosto sério, pdalido, e no entanto tdo jovem, e a roupa
escura, e a outra tdo cuidadosamente preocupada. Os quadros mais belos,
mais tocantes da antiga escola alema apenas podem dar uma nocéo disso.
A gente gostaria de ser as vezes uma cabeca de Medusa para poder transfor-
mar em pedra um grupo assim, e depois chamar as pessoas.”

Minhas Senhores e meus Senhores, por favor, observem: ““a gente gostaria de ser
uma cabeca de Medusa” para ... captar o natural como natural por meio da arte!

A gente gostaria é certamente dito aqui; ndo: eu gostaria.

Isso é um pdr um pé para fora do humano, um entregar-se 1 para um reino vol-
tado para o humano e estranho ao humano - o mesmo em que parecem estar em casa a
figura do macaco, os autématos e, com isso, ah, também a arte.

Assim fala ndo o Lenz histérico, assim fala o biichneriano, aqui nés escutamos a voz
de Biichner: a arte preserva para ele também aqui algo estranho, inquietante, sem lar.

Minhas senhoras e meus senhores, eu coloquei o acento agudo: ndo quero enga-
na-los nem tampouco a mim mesmo de que eu me voltei com essa pergunta quanto a
arte e quanto a poesia - uma questdo entre outras questdes —, que eu devo ter me vol-
tado para essa pergunta a partir de passagens pessoais, mesmo que néo partindo de
passagens apenas arbitrarias de Biichner, para procurar a pergunta dele.

Mas vos estais percebendo: o “tom rouquenho” de Valério ndo pode deixar de ser
ouvido toda vez que a arte aparece.

Estas sdo, a voz de Biichner me leva a essa suposicdo, estranhezas antigas e das
mais antigas. Que eu hoje me detenha nisso com tamanha obstinacéo, paira por certo
no ar - no ar que temos de respirar.

Serd que ndo hd - assim tenho de perguntar agora -, serd que ndo hd em Georg
Biichner, no poeta da criatura, um questionamento talvez apenas semi-audivel, talvez
apenas semi-consciente, mas nem por isso menos radical - ou talvez, exatamente por
isso, no sentido mais préprio, um questionamento radical da arte, um questionamen-
to vindo dessa dire¢do? Um questionamento, ao qual toda a arte de hoje precisa retor-

nar caso ela queira perguntar adiante? Em outras palavras, pulando algumas: serd que



.Guaré, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 51

podemos, como em muitos lugares agora ja acontece, partir da arte como algo ja dado
e incondicionalmente pressuposto, sera que temos, para exprimir isso de modo con-
creto, sobretudo - digamos - pensar Mallarmé até as ultimas consequéncias?

Eu me antecipei, eu me projetei - ndo longe o bastante, eu sei -, eu retorno ao
Lenz de Biichner, volto portanto a - episddica - conversa que foi travada a mesa e du-
rante a qual Lenz “estava de bom humor”.

Lenz falou longamente, “ora sorrindo, ora sério”. E agora, depois de terminada
aconversa, diz-se dele, isto é, portanto daquele que estava ocupado e preocupado com
questdes da arte, mas ao mesmo tempo também do artista Lenz: “ele tinha se esqueci-
do completamente”.

Quando leio isso, penso em Lucile; leio: ele, ele mesmo. Quem tem arte diante
dos olhos e na mente, esse estd - eu estou aqui na narrativa de Lenz -, esse estd esque-
cido de simesmo. Arte gera distancia do eu. Arte requer aqui, numa determinada dire-
¢do, um distanciamento determinado, um caminho determinado.

E apoesia? Poesia que tem de tomar, afinal, o caminho da arte? Entdo aqui esta-
riarealmente tragado o caminho para a cabega da Medusa e o autdmato!

N4do estou procurando agora nenhum desvio, eu apenas pergunto, na mesma di-
recdo, e, assim creio, também pergunto adiante na dire¢éo indicada pelo fragmento
do Lenz.

Talvez - apenas pergunto -, talvez a poesia, como a arte, vd com um eu esquecido
de si mesmo, para aquele insdlito e estranho, e se torne novamente livre - mas onde?
mas em que lugar? mas com o qué? mas como o qué?

Entédo a arte seria o caminho a ser deixado para trds pela poesia - nem menos,
nem mais.

Eu sei, hd outros caminhos, mais curtos. Mas também a poesia as vezes se apres-
sa anossa frente. La poésie, elle aussi, briile nos étapes.

Deixo aquele que esta esquecido de si, o ocupado com arte, o artista. Acreditei
ter encontrado em Lucile a poesia, e Lucile encara alingua como construcéo e diregdo
erespiracdo -: eu procuro, também aqui, nessa obra de Biichner, o mesmo, procuro o
proéprio Lenz, eu o procuro - como pessoa, procura sua figura: em funcéo do lugar da
poesia, dalibertagéo, do passo avante.

O Lenz biichneriano, minhas senhoras e meus senhores, permaneceu um frag-
mento. Serd que, para experimentar qual a direcdo dessa existéncia, devemos procu-
rar o Lenz histérico?

“Sua existéncia era para ele um fardo necessario. - E assim foi levando a vida...”
Aqui a narrativa se interrompe.

Mas a poesia procura, como Lucile, ver a configuracdo em seu direcionamento,
poesia se apressa avante. Nos sabemos para onde ele vai vivendo, como ele vai levando
avida.

“A morte”, assim se pode ler numa obra publicada em Leipzig no ano de 1909,

sobre Jakob Michael Reinhold Lenz - ela provém da pena de um docente universitario



.Guara’, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 59

moscovita chamado M. N. Rosanow -, ““a morte como redentora ndo se deixou esperar
por muito tempo. Na noite de 23 para 24 de maio de 1792, Lenz foi encontrado morto
numa das ruas de Moscou. Ele foi enterrado as custas de um aristocrata. O local do seu
ultimo repouso permaneceu desconhecido.

Assim ele havia levado a vida.

Ele: o verdadeiro, o Lenz biichneriano, a figura biichneriana, o personagem que
pudemos captar na primeira pagina da narrativa, o Lenz que “a 20 de janeiro andava
pelas montanhas™, ele - ndo o artista e ndo o ocupado com questdes da arte, ele como
um eu.

Serd que vamos talvez encontrar agora o lugar onde estava o estranho, o lugar
onde a pessoa pretendia se libertar como um - estranhado - eu? Serd que vamos encon-
trar tal lugar, tal passo?

*““é que as vezes era para ele desagradavel ndo poder caminhar de cabeca para bai-
x0.”

Quem anda de cabeca para baixo, minhas senhoras e meus senhores, quem anda
de cabega para baixo, esse tem o céu como abismo debaixo de si.

Minhas senhoras e meus senhores, hoje é muito comum acusar a poesia por sua
“obscuridade”. - Permitam-me nesse ponto citar de imediato - mas sera que algo néo
se abriu aqui de repente - permitam-me aqui citar uma palavra de Pascal, uma palavra
que ha li hd algum tempo em Leo Schestow: “Ne nous reprochez para le manque de
clarté car nous en faisons profession!”! - Essa é, creio eu, uma obscuridade, se ndo
congénita, entdo uma obscuridade inerente a poesia em decorréncia de um encontro,
apartir de uma - talvez autoprojetada - distancia, ou de uma obscuridade subordinada
auma estranheza.

Mas talvez haja, e em uma e na mesma direcdo, duas estranhezas - bem perto
uma da outra.

Lenz - isto é, Biichner - andou um passo mais adiante que Lucile. Seu “Viva o
Rei” ndo é mais uma palavra de ordem, é um terrivel emudecimento, que lhe tapa-e
anoés também - arespiracdo e a palavra.

Poesia: isso pode significar uma mudanca de respira¢do. Quem sabe, talvez ains-
piracgdo poética percorra o caminho - também o caminho da arte - em func¢éo de uma
tal mudanga de respiracédo? Talvez ela consiga, ja que a estranheza, portanto o abismo
e a cabeca de Medusa, o abismo - os autématos, parecem, sim, jazer em uma diregdo
- talvez ela consiga aqui distinguir entre estranho e estranheza, talvez se encolha jus-
tamente aqui a cabeca da Medusa, talvez falhem justamente aqui os autdomatos - por
este um unico, breve, instante? Talvez venha a ser aqui, com o eu - com o eu aqui e de
tal formalibertado e estranhado -, talvez venha a ser aqui ainda libertado um Outro?

Talvez o poema, a partir dai, seja ele mesmo... e possa entdio sempre de novo,
mediante esse modo sem-arte, livre de arte, percorrer seus outros caminhos, portanto
também os caminhos da arte?

Talvez.



.Guaré, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 53

Talvez se possa dizer que em cada poema fica inscrito o seu ““20 de janeiro”? Tal-
vez o0 novo nos poemas que hoje séo escritos seja exatamente isso: que aqui se procura,
do modo mais nitido, rememorar tais datas?

Mas sera que ndo nos escrevemos todos a partir de tais datas? E quais as datas
que nos transcrevemos?

Mas o poema fala sim! Ele rememora as suas datas, mas - ele fala. Com certeza
ele s6 fala sempre em causa prépria, em sua mais propria.

Mas eu penso - e esse pensamento dificilmente pode agora surpreendé-los - pen-
so que desde sempre é inerente as esperancas do poema falar exatamente desse modo
também em causa estranha - ndo, essa palavra eu ja ndo posso mais empregar -, exa-
tamente desse modo em causa alheia - quem sabe, talvez em uma questdo completa-
mente alheia, outra.

Esse “quem sabe”, ao qual me veja agora aportar, é o inico que eu ainda me per-
mito desde mim, também hoje e aqui, acrescentar as antigas esperancgas.

Talvez, assim devo me dizer agora - talvez se possa sempre e de novo pensar que
essa “‘causa completamente outra” consiga ser até um encontro - eu uso aqui uma
conhecida palavra auxiliar - um encontro com um “outro” néo distante demais, um
bem préximo.

O poema fica a espera ou persiste na esperanga - uma palavra a ser relacionada
com a criatura - em tais pensamentos.

Ninguém pode dizer quanto tempo ainda hé de perdurar essa pausa para respi-
rar - o persistir na espera e o pensamento. A “pressa” que sempre jd existia “l4 fora”
ganhou em velocidade; o poema sabe disso; mas ele persiste incessantemente na dire-
¢do daquele “Outro”, que ele pensa ser alcangdvel, como algo que deve ser liberado,
talvez algo vacante, e assim voltado para ele, o poema - digamos: como Lucile.

Certamente, o poema - o poema hoje - revela, e isso tem a ver, creio eu, s6 de
modo mediato com as - ndo subestimaveis - dificuldades na escolha das palavras, com
declive rdpido da sintaxe ou o senso desperto para a elipse -, o poema revela, isso é
inegdvel, uma forte tendéncia ao emudecimento.

Ele se afirma - permitam-me, ap6s tantas formulacdes extremadas, agora tam-
bém essa-, o poema se afirma a beira de si mesmo; para poder subsistir, sem cessar ele
clama e se busca de volta do seu Ja-ndo-mais ao seu Sempre-ainda.

Esse Sempre-ainda s6 pode ser mesmo um falar. Portanto, ndo lingua simples-
mente e, presumivelmente, também nfo antes de mais nada “correspondéncia” a
partir da palavra.

Maslinguagem atualizada, liberada sob o signo de uma fronteira até radical, mas
que ao mesmo tempo também lhe é tracada pela linguagem, individuacdo que leva
permanentemente em conta as possibilidades que lhe sdo abertas pelalinguagem.

Esse Sempre-ainda do poema s6 pode ser entdo encontrado no poema daquele
que ndo esquece que estd a falar sob o dngulo das tendéncias de sua existéncia, sob o

angulo das inclinacdes de sua criaturidade.



.Guara’, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 54

Entdo o poema seria - de modo mais nitido do que até agora - linguagem de um
individuo tornada configuragdo -, e, de acordo com a sua esséncia mais intima, pre-
sente e presenca.

O poema é solitario. Ele estd solitdrio e a caminho. Quem o escreve, fica dado
junto com ele.

Mas serd que o poema nio estd, justamente por isso, portanto ja aqui, no encon-
tro - no mistério do encontro?

O poema quer ir para um alter, ele precisa desse outro, ele precisa de um contra-
ente. Ele o procura, ele o conclama para si.

Cada coisa, cada ser humano é, para o poema que se aproxima do Outro, uma
configuracdo desse Outro.

A atencdo que o poema procura dedicar a cada um que o encontra, o seu sentido
mais agucado para o detalhe, para o tragado, para a estrutura, para a cor, mas também
para as ““palpitacdes” e as ““alusdes’, tudo isso ndo é, creio eu, um feito do olho, que
concorre (ou corre com) com aparatos a cada dia mais perfeitos, mas é, sobretudo,
uma concentragio que fica rememorando todos os nossos dados.

“Atencgdo” - permitam-me citar aqui Malebranche segundo o ensaio de Walter
Benjamin sobre Kafka - “a atencéo é a oracdo natural da alma™.

O poema se torna - sob que condi¢des! - o poema de alguém que - sempre ainda -
é perceptor da verdade, alguém que se volta para o que aparece, alguém que interroga
e questiona a aparigdo: se torna conversa - muitas vezes é uma conversa desesperada.

Somente no espago dessa conversacdo se constitui¢do o interpelado, ele se retine
em torno do Eu que ointerpela e denomina. Mas nessa presenca o interpelado (e, pela
denominagdo, simultaneamente transformado num Tu), traz também consigo a sua
alteridade. Mesmo no aqui e agora do poema - o préprio poema sempre sé tem, afinal,
este um unico presente punctual -, mesmo nessa imediateza e proximidade permite
que dele, do Outro, fale junto o que lhe é mais préprio: o tempo dele, a época dele.

Quando falamos assim com as coisas, estamos sempre na questdo em torno do
seu De Onde e Para Onde: uma questdo que ““permanece em aberto”, que “ndo chega
auma conclusdo”, que aponta para o aberto e vazio e livre - nés estamos bem 14 fora.

O poema, creio eu, também procura esse lugar.

O poema?

O poema com suas imagens e seus tropos?

Minhas senhoras e meus senhores, do que estou eu propriamente falando, afi-
nal, quando falo do poema a partir desta direcdo, nesta dire¢do, com estas palavras
-ndo, daquele Poema.

Eu estou falando, sim, do poema que néo existe!

O poema absoluto - ndo, esse como certeza nio existe, ndo pode existir!

Mas o que existe, sim, como cada poema verdadeiro, existe com o poema menos
pretensioso é essa questdo indescartdvel, essa pretenséo inaudita.

E o que seriam, entdo, as imagens?



.Guaré, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 55

O verdadeiramente captado e o realmente a captar, uma vez, o sempre de novo
outravez e s agora e somente aqui. E o poema seria com isso o lugar em que todos os

tropos e todas as metdforas querem ser levadas ad absurdum.

Pesquisa de topos?

Com certeza! Mas aluz do a ser pesquisado: a luz da u-topia.
E o ser humano? E a criatura?

A essaluz.

Que perguntas! Que exigéncias!
E hora de dar meia-volta.

Minhas senhoras e meus senhores, estou no fim - estou novamente no inicio.

Elargissez l’Art! Essa questdo nos reaparece com a sua antiga, com a sua nova
estranheza. Com ela eu me encaminhei para Biichner - acreditei té-la encontrado 14 de
novo.

Eu também tinha pronta uma resposta, uma antipalavra “luciliana!, eu queria
contrapor algo, estar ai com a minha contradigdo:

Ampliar a arte?

Néo. Mas vai com a arte a tua mais peculiar angustia. E te liberta.

Eu trilhei, também aqui, em sua presenca, esse caminho. Era um circulo.

A arte, portanto também a cabega da Medusa, o mecanismo, os autématos, o
inquietante e tdo dificil de discernir, em ultima instancia talvez entdo apenas uma es-
tranheza - a arte continua viva.

Duas vezes, com o ““Viva o Rei” de Lucile e quando o céu se abriu debaixo de Lenz
como abismo, amudanca de respiragdo parecia estar ai. Talvez também quando tentei
tentava manter o rumo para aquele longinquo e ocupével que, por fim, sé se tornou
visivel na figura de Lucile. E uma vez, partindo da atenc¢éo dedicada as coisas e a cria-
tura, também haviamos chegado nas proximidades de algo aberto e liberto. E, por fim,
nas proximidades da utopia.

A poesia, minhas senhoras e meus senhores -: essa conversa infindavel feita s6
de Mortalidade e Em Vio!

Minhas senhoras e meus senhores, permitam-me, j4 que estou sim novamente
no inicio, perguntar pelo mesmo, ainda uma vez e vindo de outra direcéo.

Minhas senhoras e meus senhores, hd alguns anos escrevi uma pequena quadra
- esta:

“Vozes vindas 14 da trilha de urtigas:
vem andando sobre as maos até nos.
Quem estd sozinho com alampada,

tem apenas a mao para ler.”



.Guara’, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 56

Ehdum ano, relembrando um encontro perdido em Engadin, levei ao papel uma
pequena histéria, na qual eu fazia andar pelas montanhas um homem “como Lenz”.

Eu tinha, numa ocasido como na outra, me escrito a partir de um “20 de janei-
ro”, a partir do meu ““20 de janeiro™.

Eu encontrei ... a mim mesmo.

Percorrem-se, portanto, quando se pensa em poemas, percorrem-se tais cami-
nhos com poemas? Sdo esses caminhos apenas descaminhos, desvios de caminhos de
ti para ti? Mas eles também s&o, sim, ao mesmo tempo, entre tantos outros caminhos,
caminhos em que a linguagem encontra suas cordas vocais, sdo encontros, caminhos
de uma voz para um Tu que capta a verdade, caminhos criaturais, projetos de existén-
cia talvez, um projetar-se de si mesmo na direcdo de si mesmo, na busca de si mesmo...
Uma espécie de retorno ao lar.

Minhas senhoras e meus senhores, chego ao fim - chego, com o acento agudo
que eu tinha de colocar, ao final de ... Leonce e Lena.

E aqui, nas duas ultimas palavras dessa obra, preciso ficar alerta.

Preciso resguardar-me - como Karl Emil Franzos, o editor da Primeira edicdo cri-
tica completa das obras reunidas e do espolio manuscrito de Georg Biichner, que apa-
receu hd 81 anos na Editora Sauerlinder em Frankfurt am Main -, preciso resguardar-
me do meu aqui reencontrado compatriota Karl Emil Franzos, resguardar-me de ler o
“commode”, que afinal é empregado, como “kommendes”, vindoura!*

E, no entanto: serd que ndo hd, justamente em Leonce e Lena, essas aspas invisi-
velmente aditadas com um sorriso as palavras, que talvez queiram elas ser entendidas
ndo como “guampinhas”, mas como ““orelhinhas de coelho”, portanto como algo que
ndo sem algum receio fica espreitando de fora sobre si e as palavras?

A partir daqui, portanto a partido do “commode”, mas também a luz da utopia,
empreendo - agora - pesquisa de topos:

Procuro a regido de onde se originam Reinhold Lenz e Karl Emil Franzos, que
se encontraram comigo no caminho para cd e em Georg Biichner. Procuro também, ja
que estou de novo ai onde comecei, o lugar da minha prépria origem.

Procuro tudo isso no mapa com um dedo muito incerto, porque inquieto - num
mapa de criancas, como logo tenho de reconhecer.

Nenhum desses lugares se consegue encontrar, eles ndo existem, mas eu seionde
eles, sobretudo agora, deveriam existir, e ... eu encontro algo!

Minhas senhoras e meus senhores, eu encontro algo que também me consola
avante um pouco por eu ter trilhado em sua presenca esse caminho impossivel, esse
caminho doa impossibilidade.

Encontro aquilo que liga e que, como o poema, leva ao encontro.

Encontro algo - como a linguagem - imaterial, mas terreno, terrestre, algo, em
forma de circulo, que passando pelos dois pélos volta a si mesmo e nisso - chega a ser

engragado - até atravessando tropos e tropicos* * -: eu encontro ... um meridiano.



.Guaré, Goiania, v. 1, n. 1, p. 47-57, jul./dez. 2011. 57

Com vocés e com Georg Biichner e com a regido de Hessen, creio té-lo tocado
novamente hd pouco.
**  VALERIO: “E se eu for ministro de Estado, hd de ser proclamado um decreto, pelo
qual, quem se arranjar calos nas maos, ha de ser posto sob curatela; quem se ma-
tar de trabalho, serd punivel criminalisticamente; todo aquele que se vangloriar
de que come o seu pdo com o suor do seu rosto, hd de ser considerado louco e peri-
goso a sociedade humana; e ent@o nos vamos nos deitar na sombra e pedir a Deus
macarronadas, melées e figos, gargantas musicais, corpos cldssicos e uma religido
comoda!” (eine commode Religion!) - NT, ultima fala em Leonce e Lena.

%% “Tropen” em alemao significa tropos e tropicos. NT

THE MERIDIAN

Abstract: this paper presents some thoughts on a deep internal activity caused by the
art, considering that the intention has to deal with the fundamental aspects that invol-
ve human life. Next to this, this study aims to determine how the artistic expression,
this content can be seen in the work of Buchner.

Keywords: Art Buchner. Literary Utopia. Creative Metamorphosis.

Nota

1 “N3&o nos critiqueis pela falta de clareza, pois nés fazemos dela profissdo!”

* Discurso por ocasido do recebimento do Prémio Georg Biichner, em 1960. Tradugéo
de Flavio R. Kothe.

Recebido em: 09.02.2010.

Aprovado em: 19.02.2010.



