
Viso · Cadernos de estética aplicada 
Revista eletrônica de estética  

ISSN 1981-4062 

Nº 8, jan-jun/2010

http://www.revistaviso.com.br/

Uma carta

Hugo von Hofmannsthal

http://www.revistaviso.com.br/


RESUMO 

Uma carta   

Nesta carta fictícia de Hugo von Hofmannsthal,  datada de 22/09/1603, Lord Chandos

dirige-se a Francis Bacon para explicar por que abandonou a sua promissora carreira

literária. A tradução é de Marcia Cavalcante Schuback.  

Palavras-chave: von Hofmannsthal – Chandos 

ABSTRACT

A Letter

Hugo  von  Hofmannsthal  is  the  author  of  this  fictitious  letter  where  Lord  Chandos

addresses Francis Bacon, in 1603, to explain his decision to give up a promising literary

career. The letter is translated by Marcia Cavalcante Schuback. 

Keywords: von Hofmannsthal – Chandos



HOFMANNSTHAL,  H.  v.  “Uma  carta”.  Tradução  de
Márcia Sá Cavalcante Schuback. In: Viso: Cadernos de
estética aplicada, v. IV, n. 8 (jan-jun/2010), pp. 23-34.

Aprovado: 22.06.2010. Publicado: 10.07.2010.

© 2010 Márcia Sá Cavalcante Schuback (tradução). Esse documento é distribuído nos

termos  da  licença  Creative  Commons  Atribuição-NãoComercial  4.0  Internacional

(CC-BY-NC), que permite, exceto para fins comerciais, copiar e redistribuir o material em

qualquer  formato  ou meio,  bem como remixá-lo,  transformá-lo  ou  criar  a  partir  dele,

desde  que  seja  dado  o  devido  crédito  e  indicada  a  licença  sob  a  qual  ele  foi

originalmente publicado. 

Licença: http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt_BR

Accepted: 22.06.2010. Published: 10.07.2010.

© 2010 Márcia Sá Cavalcante Schuback (tradução). This document is distributed under

the  terms  of   a  Creative  Commons  Attribution-NonCommercial  4.0  International

license  (CC-BY-NC)  which  allows,  except  for  commercial  purposes,  to  copy  and

redistribute the material in any medium or format and to remix, transform, and build upon

the material, provided the original work is properly cited and states its license.

License: http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/    

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback.

Essa  é  a  carta  que  Felipe,  Lord  Chandos,  o  filho  mais  jovem do  Conde  de  Bath 1,

escreveu para Francis  Bacon,  mais  tarde Lord Verulam e Visconde de Santo Alban,

desculpando-se por ter desistido inteiramente de sua atividade literária:

Foi gentil  de sua parte, meu estimado amigo, ter-me escrito apesar desse meu longo

silêncio de dois anos. Foi mais do que gentil ter expresso a sua preocupação com o meu

estado, que lhe parece um estado de estagnação espiritual, valendo-se de um tom leve e

jocoso. Só grandes homens, esses que se deixam atravessar pelo perigo da vida sem se

desencorajar, possuem em seu poder essa capacidade. 

A sua carta termina com o aforismo de Hipócrates: “Qui gravi morbo correpti dolores non

sentiunt, iis mens aegrotat”2, querendo dizer que necessito de um remédio não somente

para  lindar  o  meu mal,  mas sobretudo para  aguçar  os  sentidos para o  meu estado

interior. Gostaria de responder-lhe como você merece, mostrando-me inteiramente, mas

não sei  bem como fazê-lo. Nem sequer sei  se ainda sou o mesmo para quem você

enviou a sua carta; será que, agora com vinte e seis anos, ainda sou o mesmo homem

que aos dezenove escreveu A nova Paris, Sonho de Dafne, Epithalamium, essas peças

pastorais sustentadas sobre o brilho das palavras, que uma rainha divina e alguns lordes

e senhores muito indulgentes são bondosos a ponto de ainda delas recordarem-se?

Sou ainda aquele que, aos vinte e três anos, descobriu, sob as arcadas de pedra da

grande praça de Veneza, aquela estrutura da prosa latina,  cujo projeto e construção

espirituais ardiam dentro de mim mais do que os monumentos de Paládio e Sansovino

surgindo do mar? E se ainda sou o mesmo, como poderia ter perdido tanto assim dentro

de meu interior incompreensível todos os vestígios e cicatrizes de pensamentos nascidos

outrora de maneira tão intensa, a ponto de olhar com tamanha estranheza e frieza para o

título de meu breve tratado, mencionado nessa sua carta que se acha aqui diante de

mim? E isso de tal modo que nem sequer consegui compreender de imediato o que

significava a imagem familiar,  tendo que estudar palavra por palavra como se esses

vocábulos latinos tão conectados tivessem aparecido diante de meus olhos pela primeira

vez. 

Mas, apesar de tudo, eu sou eu mesmo, e essas perguntas não passam de retórica. Sim,

retórica, tão boa para mulheres ou para a bancada de políticos, instrumento de poder tão

estimado em nosso tempo, não obstante a sua incapacidade de penetrar no coração das

coisas.

O que preciso expor-lhe é, no entanto, o meu íntimo, uma peculiaridade, um desajeito, se

você preferir, uma doença do espírito, se você puder entender que um abismo sem ponte

me separa desses meus trabalhos literários deixados para trás e frente aos quais sinto

tanta estranheza que até hesito em considerá-los como meus.

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

26

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



Não sei se devo admirar mais a dedicação de sua benevolência ou a incrível agudeza de

sua memória, ao recordar-me dos vários projetos que me mobilizavam naqueles tempos

de belo entusiasmo. Realmente, eu pretendia escrever um drama sobre os primeiros

anos de governo de nosso glorioso soberano, agora já falecido, Henrique oitavo!

As anotações deixadas pelo meu avô, o Duque de Exeter, sobre as suas negociações

com França e Portugal, forneceram-me uma espécie de base. E de Salusto3 fluía em

mim, naqueles dias de vida feliz, como se de tubos nunca entupidos, o conhecimento da

forma, daquela verdadeira e profunda forma interior, que só se deixa intuir para além das

artimanhas retóricas. Refiro-me à forma da qual não mais se pode dizer que ordena a

matéria, posto que atravessa e penetra a matéria, criando ao mesmo tempo e de uma só

vez poesia e verdade, um jogo de reflexos das forças eternas, algo tão magnífico como a

música e a álgebra. Esse foi o meu projeto favorito. 

Mas quem é o homem para fazer planos!

Brincava também com outros projetos. Sua carta generosa também a isso se referia.

Todos eles,  saturados com uma gota de meu sangue,  dançam diante de mim como

tristes mosquitos num muro sombrio sobre o qual não mais consegue brilhar o sol de

dias felizes.

Meu desejo era desvendar as fábulas e narrações míticas,  deixadas pelos antigos e

pelas quais pintores e escultores sentiram um prazer sem fim e despreocupado. Queria

desvendá-las como se fossem hieróglifos de uma sabedoria velada e inesgotável cujo

hálito parecia sentir como se estivesse por detrás de um véu.

Guardo esse projeto na lembrança. Não sei que prazer sensível e espiritual estava em

jogo: como o cervo caçado corre  para a água, queria penetrar nesses corpos nus e

brilhantes, nessas sirenes e dríades, nesse Narciso e Proteu, Perseu e Acteu: queria

neles desaparecer e a partir deles falar com línguas. Queria. Ainda queria tantas outras

coisas. Pensei em publicar uma coletânea de “apotegmas”, como Júlio Cesar havia feito:

você deve se lembrar que Cícero a eles se refere numa de suas cartas. 

Pensava em justapor as máximas mais significativas que havia conseguido reunir nos

encontros com os homens de cultura e as mulheres de espírito de nosso tempo, com

pessoas especiais do povo simples e com outras educadas e excepcionais que conheci

em minhas viagens. Minha ideia era reunir tudo isso com as belas frases e reflexões

extraídas de obras dos antigos e  dos italianos,  com tudo que encontrei  de estímulo

espiritual não só em livros, manuscritos e conversas mas também na organização de

belas  festas  e  vestimentas,  delitos  curiosos  e  casos  de  loucura,  na  descrição  das

esculturas e monumentos mais grandiosos e característicos na Holanda, França, Itália e

muito mais. A obra deveria trazer o título Nosce te ipsum.

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

27

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



Para resumir: naquela época, acreditava, em meio a uma contínua embriaguez, que toda

a  existência  era  como  uma  grande  unidade:  mundo  corpóreo  e  espiritual  não  me

pareciam constituir  nenhuma oposição e tampouco seres cortesões e animais, arte e

não-arte, solidão e sociedade. Em tudo, sentia a natureza, tanto nos descaminhos da

loucura como nas sutilezas mais extremas de um cerimonial espanhol, tanto nas idiotices

de jovens camponeses como nas alegorias mais doces; e em toda a natureza sentia a

mim mesmo. A mesma sensação que tinha ao beber, num abrigo de caça, o leite morno

e espumante, que um bom homem tirando de uma vaca bonita e suculenta deitava num

pote  de  madeira,  sentia  quando,  sentado  à  janela  de  uma  conversadeira  de  meu

escritório, sorvia das folhas de um livro a nutrição doce e espumante do espírito.

Um  era  como  o  outro.  Nenhum  excedia  ao  outro,  nem  em  natureza  sonhadora  e

supraterrestre  nem em força  corpórea,  cada  um expandindo-se  como mão  direita  e

esquerda por toda a vastidão da vida. Por toda parte, sentia-me no meio de tudo isso e

nada me parecia apenas aparência. Ou então pressentia que tudo não passava de símile

e parábola onde cada criatura era uma chave para as outras e eu o único ser capaz de

agarrar uma por uma pela coroa para assim desvendar das outras o tanto que delas se

podia  desvendar.  Assim  se  explica  o  título  que  gostaria  de  ter  dado  a  esse  livro

enciclopédico.

Para quem tivesse sensibilidade para tais reflexões, tudo isso deveria parecer o projeto

bem delineado de uma providência divina, que minha mente viu passar da presunção

mais  arrogante  ao  estado  de  pusilanimidade  e  debilidade,  que  agora  constitui

permanentemente  o  meu  interior.  Agora  essas  visões  religiosas  não  possuem  mais

nenhum poder sobre mim. Pertencem às teias de aranha pelas quais meus pensamentos

lançam-se  no  vazio  enquanto  outros  tantos  que  lhes  acompanham  ficam  nelas

dependurados,  encontrando ali  repouso. Em mim os mistérios da fé condensaram-se

numa alegoria sublime que paira sobre os campos de minha vida como um arco-íris

iluminador, num longe sempre constante, sempre pronto a ceder quando me der na telha

de correr e esconder-me nas dobras de meu agasalho.

Mas,  meu  caro  amigo,  de  mim  também  fogem os  conceitos  mais  terrestres.  Como

deveria descrever para você esses estranhos tormentos espirituais, esse envergar-se de

galhos de frutas nas minhas mãos estiradas,  esse recesso da água murmurante em

meus lábios sedentos?

Em poucas palavras, meu caso é o seguinte: perdi inteiramente a capacidade de pensar

ou dizer algo coerente a respeito de alguma coisa. 

De início, foi-se tornando gradualmente impossível  discutir um tema mais elevado ou

mais geral e assim tomar na boca as palavras que qualquer um pronuncia sem qualquer

hesitação. Experimentei então um mal-estar inexplicável só em pronunciar as palavras

“espírito”,  “alma“  ou “corpo”.  Considerei  dentro  de mim impossível  emitir  algum juízo

sobre acontecimentos da corte, ocorrências no parlamento ou qualquer outra coisa. E

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

28

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



isso não por sentir algum tipo de consideração ou deferência, afinal você bem conhece a

minha desmedida insolência. É que as palavras abstratas, que a língua precisa usar para

trazer  à luz algum tipo de juízo,  desmanchavam-se na minha boca como cogumelos

apodrecidos.

Um dia, recriminando minha filha de quatro anos, Catarina Pompilia, por ter contado uma

mentira de criança e insistindo sobre a necessidade de sempre se dizer a verdade, os

conceitos que jorravam de minha boca adquiriram de repente um colorido tão brilhante,

confluindo uns sobre os outros de tal modo que comecei a tropeçar no melhor da frase

como se estivesse extremamente doente. De fato, sentia o rosto empalidecido e, com

uma forte pressão na testa, deixei a criança sozinha e bati a porta atrás de mim, só

conseguindo me recuperar relativamente depois de montar no cavalo e galopar durante

algum tempo no prado solidário. 

Aos  poucos,  esse  estado  de  angústia  começou  a  espalhar-se  como  ferrugem

devoradora. Mesmo nas conversas familiares e domésticas, os julgamentos e avaliações

que se costumam proferir facilmente e com certeza quase que de sonâmbulo tornaram-

se para  mim tão questionáveis  e  estranhos que  tive  que  parar  de  participar  dessas

conversas.

Enchia-me de uma ira inexplicável, que só com muito esforço conseguia esconder, ao

escutar frases como: tal coisa se passou bem ou mal para fulano ou beltrano; o delegado

N é um homem mau; o pastor T é um bom homem; o fazendeiro M é de se lamentar,

seus filhos são perdulários; um outro é de se invejar, pois tem uma filha muito ordeira;

uma  família  está  no  apogeu,  a  outra  na  falência.  Tudo  isso  me  parecia  tão

incomprovável,  tão  mentiroso,  tão  cheio  de  buracos  quanto  possível.  Meu  espírito

obrigava-me  a  ver  tudo  o  que  aparecia  nessas  conversas  como  algo  terrivelmente

próximo. Como, uma vez, vi numa lente de aumento um pedaço da pele de meu dedo

mindinho assemelhando-se a um campo rachado cheio de sulcos e crateras, assim via

agora os homens e as ações. Não conseguia mais apreendê-los com o olhar simplificado

do hábito. Tudo desintegrava-se em pedaços; pedaços em mais pedaços e nada mais

conseguia  ser  abarcado  por  um  conceito.  As  palavras  isoladas  inundavam-me;

aglutinavam-se em olhos que me fitavam e para os quais via-me obrigado também a

fitar: turbilhões, são as palavras. Sentia vertigens ao olhar para elas, girando sem parar e

através das quais só se consegue chegar no vazio. 

Fiz  uma tentativa  para sair  desse  estado buscando refúgio  no mundo espiritual  dos

antigos. Evitei Platão por temer o perigo do voo de sua imaginação. Pensei em manter-

me sobretudo  junto  a  Sêneca  e  Cícero.  Tive  esperanças de  curar-me com os  seus

conceitos  bem  delimitados  e  harmoniosamente  ordenados.  Compreendi  bem  esses

conceitos: vi o seu maravilhoso jogo de relações surgir diante de mim como magníficas

fontanas d’água, brincando com bolas douradas. Podia vê-los jogar para lá e para cá,

brincando uns com os outros. Mas eles só tinham a ver uns com os outros e o mais

profundo e pessoal de meu pensamento permanecia excluído de seu círculo. Com eles

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

29

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



experimentei a sensação de uma terrível solidão. Em meu espírito era como se estivesse

trancado num jardim com estátuas sem olhos. Tive de fugir novamente para o ar livre.

Desde então  levo  uma existência  que  você  dificilmente  poderia  conceber.  Sim,  uma

existência tão sem espírito,  tão sem pensamento,  quase sem nenhuma diferença da

existência de meus vizinhos, de meus parentes e da maior parte dos nobres proprietários

de terra deste reino, e que não é totalmente desprovida de momentos alegres e vivos.

Não seria fácil para mim explicar a você em que consistem esses momentos, as palavras

mais  uma  vez  me  deixam  na  mão.  Mas  algo  inteiramente  inominado  e  dificilmente

nomeável revela-se para mim em tais momentos, preenchendo como uma jarra alguma

manifestação do cotidiano que me cerca com um jato de vida mais elevada.

Não posso esperar que você me compreenda sem um exemplo e devo desculpar-me por

estes  exemplos  lamentáveis.  Um  regador,  um  ancinho  abandonado  no  campo,  um

cachorro ao sol, um cemitério de igreja, um aleijado, uma pequenina casa de camponês,

tudo isso pode se tornar a jarra de minha revelação. Cada um desses objetos e milhares

de  outros  semelhantes,  dos  quais  os  olhos  sem mais  haveriam de  se  desviar  com

indiferença, podem subitamente, em qualquer momento que não se encontra de modo

algum em meu poder,  assumir um caráter tão sublime e comovente que as palavras

parecem pobres demais para exprimir.

Sim,  mesmo a imagem precisa  de  um objeto  ausente,  inconcebivelmente  escolhida,

pode ser  preenchida  até  a  borda  com esse  jato  silencioso  de  sensação divina  que

repentinamente irrompe. Recebi por exemplo ordens de espalhar veneno contra rato no

porão onde se guarda o leite da fazenda. Sai à tardinha para andar a cavalo e, como

você pode imaginar, não pensei mais nisso. Cavalgando no campo, tendo à visão nada

mais apavorante do que um bando de codornas amedrontadas e ao longe o sol se pondo

grande  sobre  prados  ondulados,  subitamente  esse  porão  apareceu  diante  de  mim,

preenchendo essa visão com o combate mortal dessa população de ratos.

Tudo era em mim: o ar frio e úmido do porão, cheio do odor doce e picante de veneno,

os gritos de morte ressoando nos muros cheios de musgo, as convulsões de corpos

impotentes revirando-se uns sobre os outros,  desesperos caçando uns aos outros,  a

busca enlouquecida de saídas, o olhar frio de raiva quando dois deles colidem numa

rachadura bloqueada. Mas por que buscar palavras que havia conjurado!

Você se lembra, meu amigo, das maravilhosas descrições feitas por Lívio das horas que

antecederam a destruição de Alba Longa? Como as multidões erravam pelas ruas que

não mais haveriam de ver  …. como se despediam das pedras do solo…. Sim, meu

amigo, carregava dentro de mim tanto essa imagem como a de Cartago. Mas havia

ainda algo mais, algo mais divino, mais animal: era o presente, o presente mais pleno, o

mais sublime presente.

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

30

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



Ali havia uma mãe chorando pelos filhos em vias de morrer, olhando não para os filhos

agonizantes e nem para os muros de pedras implacáveis, mas para o ar vazio ou pelo ar

rumo ao infinito, acompanhando esse olhar com o ranger dos dentes! Um escravo servil,

cheio de impotente terror na proximidade da Níobe estarrecedora, deve ter sentido o que

senti dentro de mim quando a alma desse animal mostrou os dentes pálidos para o seu

monstruoso destino.

Perdoe essa descrição, mas não pense que era compaixão o que me preenchia. Não

deve pensar isso, pois do contrário é o exemplo que teria sido mal escolhido. Era bem

mais  e  bem  menos  do  que  compaixão.  Era  uma  participação  monstruosa,  uma

emanação em cada criatura ou a sensação de que um fluido de vida e morte, de sonho e

vigília  nelas  afluiu  por  um  instante  –  mas  de  onde?  Pois  o  que  teria  a  ver  com

compaixão, o que teria a ver com nexo de pensamentos humanamente concebido o fato

de,  numa noite,  ter  encontrado sob uma amendoeira  essa jarra  meio-cheia,  que um

jovem  jardineiro  ali  havia  esquecido  e,  quando  essa  jarra  e  a  água  dentro  dela,

escurecida pela sombra da árvore e um besouro que no espelho dessa água movia-se

de uma margem para outra, quando essa combinações de nadas me arrepiaram com um

infinito  tão  presente,  quando  me  arrepiaram  da  raiz  dos  cabelos  aos  extremos  do

calcanhar, a ponto de querer irromper em palavras? O que me fez querer irromper em

palavras das quais sabia que, se eu as encontrasse, os querubins, nos quais eu não

acredito, teriam que prostrar-se de joelhos; o que me fez afastar-me em silêncio desse

lugar? Ainda agora, semanas depois, avistando essa amendoeira, passo por ela com

olhar tímido e de soslaio, pois não quero apagar o sentimento de maravilha que restou e

que paira em volta do tronco, não quero afugentar o arrepio mais do que terrestre que

sempre ainda repercute nas suas proximidades. 

Nesses  instantes,  uma  criatura  de  nada,  um  cachorro,  um  rato,  uma  barata,  uma

macieira curvada, uma pista sinuosa sobre o morro, uma pedra cheia de musgo são para

mim mais do que a mais bela e devotada amante de uma noite feliz. Essas criaturas

mudas e por vezes inanimadas impõem-se para mim com tamanha abundância, com

tamanha presença de amor que meu olho feliz não consegue fixar-se em nenhum ponto

morto ao redor. 

Tenho a impressão  de que  tudo  o  que  existe,  tudo  que  eu lembro,  tudo  que  meus

pensamentos  enlouquecidos  tocam  é  alguma  coisa.  Até  o  meu  próprio  peso  e  a

estupidez de meu cérebro parecem ser alguma coisa. Sinto em mim e em torno de mim

um jogo de interação excitante e simplesmente infinito. E dentre as matérias que jogam e

brincam umas com as outras, não há nenhuma rumo à qual eu não gostaria de lançar-

me e com ela imiscuir-me. 

Para mim é como se meu corpo consistisse de cifras puras que tudo me revelam. Ou

como se pudéssemos iniciar uma relação inteiramente nova e cheia de pressentimentos

com toda a existência se começássemos a pensar com o coração. Só que tão logo,

porém, esse estranho maravilhamento me abandonasse, não saberia mais o que dizer. E

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

31

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



tampouco seria capaz de expor com palavras racionais em que consistia essa harmonia

que pairava sobre mim e sobre todo o mundo e como ela se fazia sentir em mim quando

tentava  dizer  algo  preciso  sobre  os  movimentos  de  minhas  vísceras  ou  sobre  a

congestão de meu sangue. 

Á  exceção  desses  estranhos  acontecimentos,  que  eu  dificilmente  saberia  dizer  se

pertencem mais à ordem do espírito ou à do corpo, vivo uma vida de incrível vazio, com

dificuldades  de  esconder  de  minha  mulher  a  estagnação  de  meu  interior  e  dos

empregados a indiferença com que os negócios me absorvem. A boa e severa educação

que recebi  de  meu venerado  pai  e  o  hábito  que  adquiri  desde  cedo de não  deixar

nenhuma hora  desocupada  são  ao  que  parece  as  únicas  coisas  que  me ajudam a

mostrar para fora uma certo aprumo na minha vida e a conferir à minha posição e à

minha pessoa uma certa imagem.

Estou construindo uma nova ala em minha casa, sendo capaz de discutir ocasionalmente

com o arquiteto sobre os progressos do seu trabalho. Administro meus bens e meus

inquilinos  e  funcionários  podem  me  considerar  mais  taciturno,  mas  não  menos

benevolente do que antes. Nenhum deles, que se encontra de pé diante de sua porta

sem boné, quando faço minha cavalgada no fim do dia, tem a mínima suspeita de que

meu olhar, que ele está acostumado a capturar com respeito, espalha-se com nostalgia

quieta sobre tábuas apodrecidas, procurando por detrás delas minhocas para a pesca,

que ele se alça por entre barras estreitas de janelas para entrever a sala escura onde, no

canto, a cama baixa com folhas coloridas parece estar sempre à espera de quem quer

morrer ou de quem deve nascer. Ele não suspeita que o meu olhar detém-se longamente

num cachorrinho feio ou no gato que passa cheio de destreza entre vasos de flores e

que, dentre todos os objetos pobres e desajeitados de uma vida camponesa, ele busca

aquele de forma invisível, aquele para que ninguém atenta, mas cuja existência calada e

inobservada pode se tornar a fonte de um entusiasmo enigmático, inexprimível e sem

limites. 

Pois o meu sentimento feliz e sem nome irrompe mais do fogo distante e solitário de um

pastor do que da visão de um céu estrelado; mais do chilro de um último grilo, quase

morto quando o vento de outono sopra nuvens de inverno por sobre prados baldios do

que do rugido majestoso de um órgão. E por vezes comparo-me em pensamento com

Crasso, o orador, de quem se conta ter amado tanto um dos peixes de seu aquário, uma

moreia mansa, um peixe calado, escuro e de olhos vermelhos que fez dela um de seus

interlocutores. E quando Domício o censurou por ter vertido lágrimas pela morte desse

peixe, querendo assim mostrá-lo como idiota, Crasso lhe respondeu dizendo: “Na morte

do meu peixe, eu fiz o que você não fez na morte da sua primeira mulher e nem da

segunda”. Não sei com que assiduidade esse Crasso com sua moreia me veio à mente

como  uma  imagem  de  mim  mesmo,  no  abismo  desse  século.  Não  tanto  por  essa

resposta que deu à Domício. A resposta trouxe o riso para o seu lado de maneira que

tudo se dissolveu na anedota. Essa estória me toca bem de perto e a questão seria a

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

32

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



mesma ainda que Domício tivesse vertido as lágrimas de sangue da dor mais honesta

pela morte de suas mulheres. Pois ainda assim ele estaria sempre diante de Crasso e

das suas lágrimas por uma moreia. 

E algo inominável compele-me para essa figura, cujo ridículo e miséria saltam aos olhos

em meio a um senado que governa o mundo e delibera sobre os assuntos mais sérios,

para essa figura que me aparece inteiramente idiota no instante mesmo em que busco

exprimi-la com palavras. 

A imagem desse  Crasso  fica  por  vezes  à  noite  em meu cérebro  como uma agulha

espetada  em torno  da  qual  tudo  escurece,  pulsa  e  aquece.  É  como se  eu  mesmo

estivesse  a  fermentar,  a  soprar  bolhas  e  espumas  de  mim,  como  se  estivesse  a

efervescer.  E  tudo  é  uma  espécie  de  pensamento  febril,  mas  um pensamento  num

material mais imediato, mais fluido e incandescente do que a palavra. É igualmente um

turbilhão, só que um tal que, diferentemente das palavras da linguagem, que parecem

conduzir para o abismo, esse parece levar de algum modo para dentro de mim mesmo e

para o seio mais profundo da paz.

Já  lhe  perturbei  muito,  meu  caro  amigo,  com  essa  longa  descrição  desse  estado

inexplicável que de hábito permanece fechado dentro de mim.

Foi uma grande generosidade sua exprimir a sua insatisfação com o fato de nenhum livro

de minha  autoria  chegar  mais  às  suas  mãos e assim “compensar  a  falta  de  nossa

amizade”. Sinto nesse instante uma certeza, que não exclui um sentimento de dor, a de

que nos próximos e em todos os outros anos de minha vida não haverei de escrever

nenhum  livro,  seja  em  inglês,  seja  em  latim.  E  isso  por  uma  razão  esdrúxula  e

embaraçosa para que devo deixar que a superioridade ilimitada de seu espírito encontre

o  devido  lugar  em meio  às  manifestações  do  corpo  e  do  espírito:  e  isso  porque  a

linguagem na qual eu seria capaz não só de escrever mas também de pensar não é nem

o latim, nem o inglês, nem o italiano, nem o espanhol, mas uma linguagem na qual as

coisas mudas por vezes falam para mim e na qual,  e talvez só no túmulo, tenha de

justificar-me diante de um juiz desconhecido. 

Gostaria  de que me fosse concedido,  nas derradeiras  palavras do que presumo ser

minha última carta escrita a Francis Bacon, comprimir todo o amor e gratidão, toda a

admiração  incomensurável  que  nutro  e  haverei  de  nutrir  em meu coração  por  esse

grande bem-feitor de meu espírito, para o primeiro dos ingleses de meu tempo, até que a

morte faça algo melhor. 

D.C 22 de agosto de 1603

Phi. Chandos

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

33

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10



* Marcia Cavalcante Schuback é professora da Södertörns University College/Suécia.

** Extraído de HOFMANNSTHAL, H. v.  Gesammelte Werke in Einzelausgaben.  Prosa II. Edição
organizada por Herbert Steiner. Frankfurt: Fischer, 1976, pp. 7-20. A primeira publicação da carta
data de 1902, no jornal "Der Tag".

1 A carta escrita por Hofmannsthal é datada em 22/09/1603 e endereçada a Francis Bacon. Seu
autor é uma personagem fictícia, Lord Philip Chandos, que seria o filho mais jovem do conde de
Bath. Em 1603, esse condado passava por sua segunda instituição no sistema de pariato britânico,
e apenas o mais jovem dos três filhos do conde William Bourchier, Edward, futuro herdeiro do
condado, ainda vivia. (N. do E.)

2 “Aqueles que não percebem que estão devastados por séria doença estão doentes no espírito.” 

3 Nietzsche  elogia  o  estilo  epigramático  de  Salusto  no  Crepúsculo  dos  Ídolos,  13.1,  dizendo:
“Minha sensibilidade para o estilo, para o epigrama como estilo, foi despertada quando entrei em
contato com Salusto. [...] [O estilo de Salusto] é compacto, severo, com o máximo de susbtância,
um sarcasmo frio contra 'belas palavras' e 'belos sentimentos'”. 

Uma carta · Hugo von Hofmannsthal

34

V
is

o
 · C

a
d

ern
o

s
 d

e  e
stétic

a a
p

lic
a

d
a n

. 8
ja

n-jun
/20

10


